# Pulsão, *self* e destino: com Bollas

## Decio Gurfinkel

Decio Gurfinkel é psicanalista, doutor pelo Instituto de Psicologia da USP, e realizou seu pós-doutorado na PUC-SP. É membro do Departamento de Psicanálise e do Departamento de Psicossomática Psicanalítica do Instituto Sedes Sapientiae (São Paulo), e autor de diversos escritos e livros, tais como *Relações de objeto* (Blucher, 2017), *Adicções: paixão e vício* (Casa do Psicólogo, 2011 e Artesã, 2022 – segunda edição), *Sonhar, dormir e psicanalisar: viagens ao informe* (Escuta, 2008), *Do sonho ao trauma: psicossoma e adicções* (Casa do Psicólogo, 2001) e *A pulsão e seu objeto-droga: estudo psicanalítico sobre a toxicomania* (Vozes, 1996). Site oficial: deciogurfinkel.com.

**Resumo** O objetivo deste trabalho é discutir o conceito de "pulsão de destino" proposto por C. Bollas. Tal conceito comporta repercussões clínicas, existenciais e teóricas bastante significativas, e articula de modo orgânico o modelo pulsional e o pensamento das relações de objeto. Segundo leitura aqui proposta, o conceito de *self* figura como um elo intermediário fundamental entre os termos pulsão e destino.

**Palavras-chave** pulsão; destino; *self;* Bollas; Winnicott; Jung.

**DOI:** 10.70048/percurso.74.33-44

1 O presente artigo é a continuação de dois textos anteriores (D. Gurfinkel, "Winnicott e Bollas: relações, self e uso do objeto", in E.U. Cintra (org.), Por que Bollas?, p. 27-41, e D. Gurfinkel, "O uso Bollas do objeto Winnicott: uma epistemologia transformacional", in E.U. Cintra (org.), Por que Bollas?, p. 43-56). Os três trabalhos podem ser lidos como uma trilogia: um estudo sequencial sobre o mesmo tema.

O objetivo deste trabalho¹ é discutir o conceito de "pulsão de destino" proposto por C. Bollas, que foi apresentado em seu livro Forças do destino. Tal conceito comporta repercussões clínicas, existenciais e teóricas bastante significativas. Ele traz indagações sobre o significado de um percurso de vida, com seus caminhos e descaminhos: o que nos move? Em quais direções – e por que motivos e motivações? Como o trabalho analítico pode interferir – auxiliando ou dificultando – na busca de tais caminhos? E, no que se refere aos modelos teóricos: se por um lado as formulações de Bollas retomam o espírito do pensamento freudiano, para o qual a pulsão é um conceito fundamental, tais formulações se assentam, por outro lado, sobre o pensamento das relações de objeto, desenvolvido na era pós-freudiana. Segundo penso, o conceito de self está na raiz dessa articulação tão instigante. Pois, como veremos, o self serve como o elo intermediário fundamental entre a pulsão e o destino; é este elo que nos permite melhor compreender o alcance e o sentido das formulações de Bollas.

Neste artigo, iremos abordar sucessivamente cada um destes elementos – a pulsão, o *self* e o destino – para então reuni-los em uma discussão final.

### Pulsão e self

Bollas definiu *pulsão de destino* como "o impulso dentro de cada pessoa de articular e elaborar o seu idioma através da seleção e uso dos objetos. É uma força do instinto de vida, com a qual o sujeito procura penetrar em seu próprio e verdadeiro ser através da experiência que



é surpreendente notar como Bollas, ao falar em termos de pulsão de destino, se aproxima daquilo que Winnicott chamou de "impulso pessoal"

libera esse potencial"<sup>2</sup>. Observemos com atenção os elementos que compõem essa formulação; veremos que, para melhor compreendermos tal proposição, é importante perceber que entre a *pulsão* e o *destino* encontra-se, enquanto um articulador fundamental, o conceito de *self*.

A pulsão de destino é, em primeiro lugar, como nos indica Bollas, um impulso. Freud definiu pulsão como "uma exigência de trabalho imposta ao psíquico por consequência de sua conexão com o somático"3 e que, por sua própria natureza, exerce uma pressão contínua. Bollas adota, em certo sentido, esta concepção dinâmica primordial de força constante, que incita, por sua vez, ao trabalho psíquico: nesse caso, articular e elaborar o idioma do verdadeiro self. Este último, por sua vez, é tratado por ele como um "potencial herdado"; ainda que tal potencial não equivalha à experiência somática como propôs Freud, Bollas afirma que "o idioma humano é um derivado de uma disposição genética pré-determinada"4. Essa força, acrescenta, pertence a Eros. Mas é na implacabilidade e na "inexorabilidade essencial" que Bollas mais vê a semelhança de sua proposição com o conceito freudiano, assim como com o "uso do objeto": "existe uma relação nítida entre esses conceitos: penso que o Trieb, a pulsão freudiana, é impiedosa (ruthless), é implacável quanto à escolha: o objeto pode ser ou escolhido ou ignorado por ela, não há meio caminho"5.

No entanto, ao aproximar *pulsão* e self, Bollas se diferencia da concepção original de Freud.

De certa maneira, ele singulariza e pessoaliza uma força que, segundo o modelo freudiano da segunda tópica, provém de um Isso impessoal: pois dizemos "isso" quando não sabemos mais nomear; trata-se do "inominável, infigurável, informe".

Ora, nesse sentido é surpreendente notar como Bollas, ao falar em termos de pulsão de destino, se aproxima daquilo que Winnicott chamou de "impulso pessoal". Se estamos no âmbito de uma ego-relatedness, propôs Winnicott, o impulso do Id fortalece o Eu; caso contrário, o impulso do Id é totalmente disruptivo. É apenas no contexto deste tipo de relação (o ego-relatedness), estando só na presença de alguém presente/ausente – uma presença potencial em negativo –, que o bebê pode descobrir sua vida pessoal, em um estado de relaxamento e sem estímulos externos invasivos. Aqui pode surgir um impulso do Id que pode ser sentido como real, e constituir verdadeiramente uma experiência pessoal. Para o bebê, os impulsos do Id são tão externos quanto o troar de um trovão8; eles são, portanto, na sua origem, externos e impessoais; ao serem experimentados, a partir de um trabalho de integração e de simbolização, como parte do self, se tornam um impulso pessoal. Tal impulso visa, no encontro com o objeto, ao mesmo tempo à satisfação do Id, a uma conquista do Eu e à realização do si-mesmo.

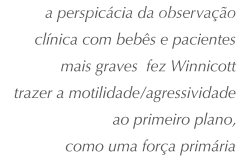
A pulsão de destino, enquanto força constante que visa à realização do verdadeiro self, é um impulso que, por sua própria natureza, já carrega o selo da "pessoalidade"; mesmo não havendo ainda um Eu constituído, haveria, desde o início, um Si-mesmo como potencial herdado. Creio que, nesse sentido, a noção de "impulso pessoal" prefigura a pulsão de destino de Bollas, que pôde dar à ideia um tratamento bastante mais extenso.

#### Pulsão de destino e uso do objeto

Bem, além de aproximá-la ao *Trieb* freudiano, Bollas também ressaltou a proximidade entre a pulsão de destino e o uso do objeto: "A teoria de Winnicott sobre o uso do objeto é igualmente uma teoria que fala da implacabilidade, isto é, o objeto deve ser usado de maneira a possibilitar que o self seja verdadeiro consigo mesmo"9. Nesse aspecto, sua proposição é bastante perspicaz, uma vez que sugere uma aproximação entre o Trieb e o uso do objeto, em uma articulação mediada pelo self; como veremos, aqui ele dá sequência a uma intuição tardia de Winnicott apenas sugerida, mas não desenvolvida.

Poder-se-ia pensar que Winnicott "se afasta" do conceito de pulsão para pensar os primórdios da constituição psíquica, mas essa conclusão é um pouco precipitada e unilateral; creio que sua teoria tardia do "uso do objeto" representa um novo movimento de articulação de seu pensamento com o modelo pulsional. Por um lado, Winnicott reitera em seu trabalho de maturidade sua rejeição ao conceito de pulsão de morte como chave explicativa das raízes da agressividade e da destrutividade. Ele reconhece, no entanto, que existe uma "agressividade inata" que é variável para cada indivíduo, mas atribui a parte principal do seu destino à maneira como ele é conduzido pela fase do uso do objeto: bebês que tiveram aqui uma boa travessia podem se dar ao luxo de se tornarem "clinicamente mais agressivos", ganhando assim a liberdade de ação e de experimentação no mundo. Quanto ao termo destruição, Winnicott esclarece que utiliza essa denominação apenas porque existe a suscetibilidade de o objeto não sobreviver, e não porque haja no bebê um "impulso

- 2 C. Bollas, Forças do destino: psicanálise do idioma humano, p. 253.
- **3** S. Freud, *Los instintos y sus destinos*, p. 2041.
- 4 C. Bollas, op. cit., p. 37.
- 5 C. Bollas, "Pulsional impiedoso e receptividade materna (entrevista)", Percurso, n. 20, p. 142.
- 6 J.-B. Pontalis, "ISSO em letras maiúsculas", Percurso, n. 23, p. 12.
- D.W. Winnicott, "The capacity to be alone", in The maturational processes and the facilitating environment, p. 34.
- 8 D.W. Winnicott, "Ego distortion in terms of true and false self", in The maturational processes and the facilitating environment, p. 141.
- 9 C. Bollas, op. cit., p. 142.
- 10 Trabalho este diálogo implícito entre a teoria da agressividade de Winnicott e as duas teorias das pulsões de Freud em "Pulsão de morte ou mãe morta?" (in D. Gurfinkel, Do sonho ao trauma: psicossoma e adicções).



a destruir"; é a resposta do objeto que é, pois, determinante do destino.

Ora, se nos voltarmos para a obra anterior de Winnicott, constatamos que ele já vinha construindo uma complexa teoria da agressão, que, de certa maneira, conjuga aspectos da primeira e da segunda teoria pulsional de Freud<sup>10</sup>; nela, ele reconhece, originariamente e em um plano semelhante às pulsões, fatores biológicos que determinam a motilidade e o erotismo. A perspicácia da observação clínica com bebês e pacientes mais graves o fez trazer a motilidade/agressividade ao primeiro plano, como uma força primária; não lhe pareceu cabível supor, no entanto, um impulso ou intenção destrutiva - ou o sentimento de ódio - antes da constituição do Eu e do objeto. Para ele, há inicialmente um potencial para a motilidade; uma parte deste se funde cedo com o potencial erótico, e a parte que não se funde necessita encontrar uma oposição do ambiente. Trata-se, na verdade, de um gesto impulsivo ligado à espontaneidade, que se torna agressivo quando atinge a oposição. Essa é, na saúde, a origem da agressão inerente à natureza humana.

Muitos bebês, no entanto, têm um potencial agressivo massivo que faz parte da reação à invasão, e que é ativado pela perseguição [...]. A quantidade desse potencial agressivo não depende de fatores biológicos (que determinam a motilidade e o erotismo), mas do acaso das invasões iniciais do meio ambiente e, portanto,



temos aqui, pois,
mais uma vez, a delicada
dialética entre pulsão e objeto,
que cada vez mais encontramos
como substrato do pensamento
clínico da psicanálise
contemporânea

frequentemente, das anormalidades psiquiátricas da mãe, e do estado do meio ambiente emocional da mãe. <sup>11</sup>

Ora, esse potencial agressivo massivo, resultado, para Winnicott, de falhas ambientais precoces e não de um quantum de destrutividade supostamente dependente de fatores biológicos, é o mesmo que para outros autores é creditado aos efeitos da pulsão de morte; trata-se, como se vê, de raciocínio teórico-clínico semelhante ao que vimos quanto ao "uso do objeto".

Mas examinemos brevemente o que veio depois. Se a teoria do uso do objeto é, de certa maneira, um desdobramento da teoria da transicionalidade, podemos vislumbrar nela um movimento de repulsionalização de tal problemática. Pois impulso e implacabilidade - como bem assinalou Bollas - passam a cumprir um papel fundamental na construção da possibilidade de encontro com o objeto, ao lado de uma "apresentação de objetos" que vá ao encontro do potencial criativo do bebê. O impulso da motilidade – busca de objeto – agora se torna um impulso de destruí-lo para que ele sobreviva, e assim seja colocado fora e tornado real; mas, como tanto insistiu Winnicott, a conquista dessa capacidade de realização depende da resposta do objeto. Temos aqui, pois, mais uma vez, a delicada dialética entre pulsão e objeto, que cada vez mais encontramos como substrato do pensamento clínico da psicanálise contemporânea. Esse movimento de repulsionalização fica ainda mais nítido em um artigo inacabado de Winnicott relacionando o uso do objeto e Moisés e o monoteísmo de Freud, no qual afirmou: "o ponto crucial do meu argumento é que a primeira pulsão [drive] é, ela mesma, uma só coisa, algo que chamo de destruição, mas que poderia ser chamado de uma pulsão combinada amor-combate [love-strife drive]"12; e acrescenta, ainda, que "o destino dessa unidade pulsional não pode ser estabelecido sem referência ao ambiente"; ou seja, tal destino depende da sobrevivência do objeto. Bem, temos aqui uma formulação de fato muito surpreendente: Winnicott propõe a existência de uma "pulsão destrutividade", originária e única! Quantas reviravoltas, quantas releituras e rediscussões podem se dar a partir dessas proposições, e que novas aberturas esse manuscrito póstumo nos deixa13! Podemos pensar aqui em termos das idas e vindas da dialética continuidade / rupturas na história da psicanálise<sup>14</sup>, à qual Bollas vem acrescentando sua própria contribuição.

#### O destino, com Freud e Winnicott

Pensemos agora sobre o destino.

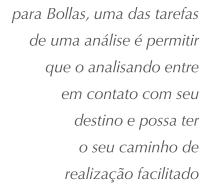
É curioso notar o jogo de palavras ao qual Bollas nos convida ao cunhar a expressão "pulsão de destino", fazendo eco a "A pulsão e seus destinos", título do artigo clássico de Freud. Ele estimula nossa imaginação. Com Freud, podemos entender que os "destinos" se referem a caminhos possíveis a serem seguidos pelo fluxo pulsional, mas secundários em relação à sua natureza primordial; como veremos, pode-se pensar que, no caso da pulsão de destino, em contraste, haveria desde sempre a pré-concepção — à maneira de Bion — de um caminho vital a ser percorrido, de natureza primária<sup>15</sup>.

Winnicott – em seu movimento final de pulsionalização – também falou em *destino*, em uma acepção bem próxima àquela adotada por Bollas. Ele ressaltou como o destino é condicionado pela resposta ambiental diante do uso: "eu desenhei uma nítida distinção entre o destino [fate] (em termos de padrão de personalidade) de um bebê cujos primeiros combates foram aceitos e de

um bebê cujos primeiros combates sofreram reação"16. Ora, esse último movimento prefigura de fato a pulsão de destino de Bollas! O tamanho do passo adiante dado por Bollas, a partir de Winnicott – e o uso que fez de suas proposições –, não foi nesse caso tão largo quanto pareceria...

O destino de que Bollas nos fala é o positivo de um negativo: a já conhecida "neurose de destino" de Freud. Há pessoas que "são perseguidas por um destino, cuja influência demoníaca rege sua vida"17, pois repetem-se nela incessantemente situações de infelicidade e sofrimento que são vividas como uma fatalidade da qual são vítimas18. Essa condição se aproxima daquilo que Bollas chamou de fado, situação infeliz em que o verdadeiro self não pôde ser alcançado e não pôde se tornar uma experiência vivida; o destino, por outro lado, é para ele a própria evolução do verdadeiro self, que se dá por efeito de um anseio de realização oriundo da pulsão de destino. Assim, em contraste com Freud, temos agora um outro substrato metapsicológico

- 11 D.W. Winnicott, "Aggression in relation to emotional development", in Through paediatrics to psychoanalysis: collected papers, p. 217-218.
- 12 D. W. Winnicott, "The use of an object in the context of Moses and monotheism", in Psychoanalytic Explorations, p. 245.
- 13 Daniel Delouya (in "A pulsão 'destrutividade' e o 'pai' do self", Percurso, n. 17) trouxe excelentes subsídios para essa discussão em artigo que ressaltou justamente a "pulsão destrutiva" proposta por Winnicott, e a relacionou com uma nova reviravolta: o surgimento da função do pai como um elemento fundamental na constituição do self, o que se dá na travessia rumo ao uso do objeto.
- 14 Ver essa discussão em D. Gurfinkel, Relações de objeto.
- 15 Esse jogo de palavras também inspirou Elisa M.U. Cintra em seu trabalho "Onde vivem as pulsões e seus destinos: uma reflexão". Dialogando com Green, ela propõe que são os objetos da fantasia inconsciente que revelam as pulsões – ainda que elas sejam entidades originárias –, objetos estes que são "os criadores do habitat natural onde vivem as pulsões e seus destinos" ("Onde vivem as pulsões e seus destinos: uma reflexão", in L. Fulgencio e D. Gurfinkel (orgs.), Relações e objeto na psicanalise: ontem e hoje, p. 82). Com essa proposição, Cintra propõe situar Klein como uma analista de transição entre os autores que privilegiam o intrapsíquico e aqueles que privilegiam o intersubjetivo, mas com franca abertura para esta última perspectiva. Ainda que o trabalho de Klein certamente não chegue a abraçar uma "psicanálise do self", sua posição intermediária talvez não tome a pulsão de maneira tão a-relacional, impessoal, ou mesmo "sem destino"; pois tratar-se-ia, sempre, de uma pulsão vestida pela fantasia.
- 16 D.W. Winnicott, op. cit., p. 245.
- 17 S. Freud, Mas alla del principio del placer, p. 2516.
- 18 S. Freud (op. cit., p. 2517) também utilizou a expressão "forças do destino", que dá nome ao livro de Bollas e inspira uma conhecida ópera de Verdi.



para pensar os destinos funestos: aquele oriundo de uma psicanálise do self. Poderíamos dizer aqui, brincando novamente com as palavras, que não se trata mais de uma "simples" neurose...

Para Bollas, uma das tarefas de uma análise é permitir que o analisando entre em contato com seu destino e possa ter o seu caminho de realização facilitado; para tanto, o uso do analista como um objeto é visto por ele como primordial. No trabalho clínico, muitas vezes deparamos com situações em que o fado está instalado, e a ideia de futuro está carregada pelo peso do desespero; isso se relaciona, segundo Bollas, a padrões de relações objetais precoces que ressurgem na transferência, devido às quais o self ficou oprimido pelo eco das vozes materna, paterna e do contexto sociocultural; nesse sentido, ele se aproxima da proposição de Winnicott, acima mencionada, sobre os dois destinos possíveis dos bebês, de acordo com a aceitação ou reação do meio ambiente humano a seus primeiros combates na travessia crucial rumo ao uso do objeto. O resultado é um enorme sofrimento, angústia e raiva; e, também aqui, estamos mais uma vez próximos de Winnicott, que descreveu como próprio da vivência do fronteiriço o sentimento de futilidade e de que a vida não vale a pena. Bollas, por seu lado, nos traz uma descrição vívida desses processos na experiência clínica e na vida em geral, desdobrando e desenvolvendo as questões do destino de modo talentoso e generoso, como poucos o fizeram.



creio que a psicanálise do self desenvolvida por Winnicott de fato convida para um diálogo frutífero com as proposições de Jung. Isso não passou despercebido a ele, que chegou a mergulhar com interesse em escritos de Jung

## Destino e busca do self: com Jung?

Essas formulações sobre o destino como um caminho vital na busca de realização do self guardam semelhanças inquietantes com algumas formulações centrais de Jung, que são certamente mais difíceis de serem assimiladas, discutidas e eventualmente integradas na história das ideias em psicanálise. Para ele, no processo analítico "há uma destinação"19, que é suplementar e está além do trabalho com o inconsciente20: trata-se do "caminho da individuação", termo que significa o "tornar-se si--mesmo" ou o "realizar-se do si-mesmo" 21. A meta da individuação é "despojar o si-mesmo dos invólucros falsos da persona e do poder sugestivo das imagens primordiais"22. Nas construções junguianas, a busca do self e o processo de individuação se tornaram referências fundamentais para o trabalho clínico; haveria algum paralelo realmente significativo com o trabalho de Bollas e o de Winnicott? A divergência crescente de caminhos e concepções entre ele e Freud, até levar à ruptura, é bem conhecida, e a complexidade das questões teórico-clínicas e transferenciais aqui envolvida é enorme. Gostaria apenas de propor que, apesar de toda aparente incompatibilidade ou incomensurabilidade (seguindo Kuhn) de modelos, justifica-se sim tal paralelo – o que nos convida a um estudo sem dúvida desafiador, mas de fato relevante.

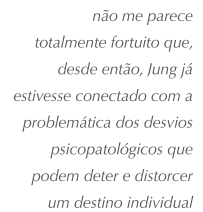
De modo muito sucinto, creio que a psicanálise do *self* desenvolvida por Winnicott de fato convida para um diálogo frutífero com as proposições de Jung. Isso não passou despercebido a ele, que chegou a mergulhar com interesse em escritos de Jung e a estabelecer um debate com seu pensamento; acompanhamos as marcas dessa interlocução na sua impactante resenha de Memórias, sonhos e reflexões de Jung, em alguns debates realizados junto a analistas junguianos sobre o self e a contratransferência, em uma palestra marcante sobre individuação proferida no final de sua vida<sup>23</sup>, e até em um relato de sonho seu "dialogando" com Jung e seu próprio conceito de "uso do objeto"<sup>24</sup>. Nestes materiais, fica evidente tanto o reconhecimento da pertinência das contribuições de Jung, como um produtivo trabalho de diferenciação em relação a elas. Em tal diálogo, é sabida a participação marcante de Michael Fordham – analista junguiano pioneiro da Inglaterra, tradutor de Jung e muito próximo de Winnicott<sup>25</sup> –, que se dedicou particularmente ao estudo do self26, e teve grande militância na busca de integração entre a psicanálise e a psicologia analítica em seu meio27.

Um bom exemplo desse diálogo encontra-se em uma aproximação quase "natural" que emerge quando se circula entre os dois pensamentos: "à primeira vista, a diferenciação entre verdadeiro e falso self acompanha a distinção de Jung entre self e persona"28; ora, em sendo assim, a meta da individuação de "despojar-se dos invólucros falsos da persona" guarda realmente alguma semelhança com a busca do verdadeiro self da pulsão de destino! Fordham acrescentou, no entanto, que a proposição de Winnicott se distingue daquela de Jung por estar mais calcada no aspecto patológico. Essa observação é interessante, pois, talvez, de fato a concepção de Winnicott do falso self, nascida da clínica dos fronteiriços, tenha marcado por um bom tempo sua abordagem do tema do self; no entanto, na sua obra final, creio que a busca do self ganhou cada vez mais o aspecto de uma problemática para todos os sujeitos, e também, em certa medida, para todas as análises.

Em suma: creio que a ideia positiva de destino em contraste com fado enquanto o negativo

da compulsão repetitiva já estava presente em Jung bem cedo, e veio a ganhar com a psicanálise de self um novo vigor e sentido. Temos aqui um debate que merece ser abraçado com seriedade e serenidade. Reconhecer que a preocupação com a busca do self em análise teve alguma precedência em Jung - ainda que em bases tão diversas - não me parece uma notícia irrelevante.

- 19 Destinação: precisamente o termo usado por Jung, o que traz em si a questão do destino que - como veremos - havia sido levantada por ele já em 1909, de modo pioneiro.
- 20 Naturalmente, a questão fundamental que aqui se coloca é: com qual concepção de inconsciente estamos trabalhando? Com Freud, em sua primeira formulação, pensamos em um "inconsciente recalcado", que se desdobrou, por sua vez, em um inconsciente primário e referido ao primitivo e no inconsciente pulsional do Isso, em paralelo a um Eu inconsciente; Jung falava de um "inconsciente pessoal" e de um "inconsciente coletivo"; com Winnicott ("Fear of breakdown", in Psychoanalytic explorations), surge um inconsciente relativo ao acontecido, mas não experimentado e, com Bollas (em Associação livre), temos o "inconsciente receptivo" como complemento ao inconsciente recalcado. Cada uma dessas formas de inconsciente é referida a um quadro geral de concepções sobre o funcionamento psíquico, sobre a psicopatologia e o sobre desenvolvimento e, eventualmente, sobre a dimensão do Ser do humano.
- 21 C.G. Jung, O Eu e o inconsciente, p. 49.
- 22 C.G. Jung, op. cit., p. 50.
- 23 D. W. Winnicott, "Individuation", in Psychoanalytic explorations.
- 24 Esse relato encontra-se em uma carta enviada a um colega ("D.W.W.'s dream related to reviewing Jung", in Psychoanalytic explorations).
- 25 Em um tributo a Winnicott logo após a sua morte, Fordham declarou: "depois de Jung, não existe ninguém que tenha sido tão importante para mim pessoalmente e cientificamente" (M. Fordham, "A tribute to D.W. Winnicott", in Freud, Jung, Klein: the fenceless field – essays on psychoanalysis and analytical psychology).
- 26 Trabalho que foi citado por Winnicott, e seu artigo "Communicating and not communicating leading to a study of certains opposites" (in The maturational processes and the facilitating environment).
- 27 O título de um de seus livros Freud, Jung, Klein: the fenceless field [o campo sem cercas] – já deixa bem clara essa busca.
- 28 M. Fordham, Explorations into the self, p. 97.
- 29 O artigo se chama "A importância do pai no destino do indivíduo" (Jung, "A importância do pai...", in Freud e a psicanálise – vol. 4 de C.G. Jung: Obra completa), no qual Jung parte da hipótese freudiana da neurose como regressão ao núcleo familiar a partir de situações de frustração e apresenta cinco exemplos clínicos, contendo um esboço de modelo teórico sobre o tema. Ao constatar a espantosa repetição de cenas da constelação familiar ao longo da vida, Jung chama a atenção para a "força demoníaca" do destino nos neuróticos, e acrescenta, ainda, que tal "mão poderosa que nos guia" e quantas vezes nos iludimos de ser os donos de nossos próprios atos! – é, na verdade, comum a todos nós (para uma análise mais detida e cuidadosa, ver a tese de doutorado de L.M.G. Reino, Destino e Daímon na psicanálise).



Dois golpes do destino na história das ideias em psicanálise

Neste debate, vale a pena considerar um curioso "golpe do destino": quando Freud, em Além do princípio do prazer, lançou a ideia da neurose do destino conectada com a compulsão a repetição, ele citou um artigo de Jung<sup>29</sup> de 1909 que considerava excelente - trabalho que de fato inaugurou, na história da psicanálise, uma metapsicologia do destino. Não me parece totalmente fortuito que, desde então, Jung já estivesse conectado com a problemática dos desvios psicopatológicos que podem deter e distorcer um destino individual – que, nesse caso, referia-se ao papel do pai nessa destinação (ou fado) - o que o levará a perseguir, posteriormente, a problemática do caminho da individuação, para além do patológico.

Vejamos, ainda, um segundo golpe do destino. Em seu livro recente sobre a mente oriental, Bollas iniciou seu estudo justamente com uma citação de Jung sobre a mente chinesa, o jogo do I Ching e o conceito de "momento". Nesse trabalho, Bollas associa a mente oriental à transcendência e à ordem materna e a mente ocidental ao heroísmo e à ordem paterna, considera que Winnicott e Khan incorporaram formas orientais de ser e pensar em sua concepção de self, e afirma que a psicanálise, em seus axiomas-chave, pode ser vista como que buscando



talvez o resgate do pensamento oriental venha mesmo a temperar, com sua filosofia do "momento", o orgulho heroico daquele que crê fazer o destino

"uma integração inconsciente entre as estruturas mentais do Oriente e do Ocidente" 30. Bem, penso que Bollas reconhece aqui claramente o lugar de Jung nesse debate e, em levantamento bibliográfico sobre o tema, coloca-o como o primeiro da lista dos ocidentais envolvidos em psicanálise que estudaram o pensamento oriental. Como era de se esperar, a questão do self mostra-se, nesse livro, como tema central, assim como em outros tantos de seus trabalhos.

Assim, ao comentar o jogo do I Ching – e os "insights provocativos" de Jung sobre o assunto –, Bollas retoma a questão do destino; afinal, o jogo "encena a natureza transitória das nossas vidas comuns"31, e jogando-o, descobrimos como o destino é entrelaçado com o fado: "por mais que nós sigamos a lógica do nosso idioma (nosso destino, guiado pelo impulso de elaborar nosso padrão inato), o acaso intervém e o curso da vida é inevitavelmente mudado"32. Assim, entre o fado e o destino - ou entre a repetição dos padrões familiares inconscientes e o "livre arbítrio" -, temos o jogo do acaso, nos mostrando que há mais mistérios entre o céu e a terra do que sonha nossa vã filosofia; talvez o resgate do pensamento oriental venha mesmo a temperar, com sua filosofia do "momento", o orgulho heroico daquele que crê fazer o destino, e reinstaure uma dialética mais sutil - entre o dramático e o romântico - das forças do destino.

## A pulsão de destino: fontes e desdobramentos

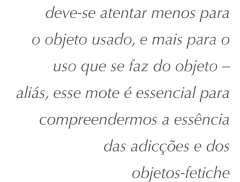
Vejamos agora, sucintamente, como o conceito de pulsão de destino se desdobra em diversas problemáticas teórico-clínicas que hoje nos interessam.

Em primeiro lugar, vale ressaltar como a pulsão de destino parece ter emergido, de um certo ponto de vista, como uma herança transformada da teoria da transicionalidade de Winnicott. Segundo a psicanálise do self construída por ele, a experiência de ilusão da área transicional serve como matriz de um "destino bom", já que é a base para a capacidade de criar o mundo, o ambiente e o objeto em consonância com movimento pessoal – este é a base de um viver de modo criativo<sup>33</sup>. Essa herança é, aliás, reconhecida pelo próprio Bollas: "a provisão materna de uma ilusão de criatividade [...] une-se à pulsão de destino"34. Mas é importante compreender que algo novo aqui se acrescenta: o "valor da destrutividade" para se fazer a passagem para o verdadeiro uso, que proporciona um grande enriquecimento pessoal. Quanto a esse diálogo com a teoria da transicionalidade, Bollas propõe, ainda, uma diferenciação entre objeto intermediário (para ele, de caráter intersubjetivo) e objeto transicional (eminentemente subjetivo): "proponho que denominemos qualquer objeto mental [...] proveniente da interação paciente-analista de objeto intermediário; [...] esses objetos não são transicionais porque o objeto transicional não provém de uma inter-relação"35. Mas, se voltarmos a Winnicott, notamos que tal distinção não se apresenta dessa forma tão estrita; o objeto transicional já supõe uma alteridade paradoxal, uma vez que ele serve de ponte para a construção do encontro com o outro segundo a dialética ilusão / desilusão. Winnicott esclarece que seu conceito de "uso" trata dos mesmos problemas daqueles dos fenômenos transicionais, a saber: "aceitação da existência independente do objeto"36, e ressalta, ainda, que o que é específico deste último é justamente a aceitação do paradoxo.

Por outro lado, o trabalho de Bollas nos possibilita reelaborar algo fundamental que Winnicott apenas anunciou em seu trabalho, a saber: o uso do objeto não é exploração dele<sup>37</sup>. Segundo Bollas, "a inexorabilidade essencial para a seleção e o uso do objeto não deveria tornar-se motivo para ação irrefletida e egocêntrica que se dá ao custo dinâmico do outro"38. Assim, a impulsividade "cega" e antissocial como agir de descarga deve ser distinguida de uma implacabilidade associal ancorada no self: uso não é exploração. Se com a pulsão de destino nos encontramos com um pulsional implacável, tal impulso é também um movimento do self; não se trata de uma descarga cega (ou da formação reativa de controle do impulso, que sufoca os seus anseios), mas de um impulso verdadeiramente pessoal. Essas considerações nos sugerem uma revisão bastante interessante da polaridade impulsividade / obsessividade, tomada por vezes como uma referência para a psicopatologia psicanalítica<sup>39</sup>.

As proposições de Bollas sobre o fado (*versus* destino) podem contribuir significativamente, também, para pesquisas clínicas no campo do que poderíamos denominar "psicopatologia do destino". A face sombria do uso do objeto já havia sido trazida por Winnicott quando ele apresentou, em *O brincar e a realidade*, a psicopatologia

- 30 C. Bollas, China em mente, p. 29.
- 31 C. Bollas, op. cit., p. 41.
- 32 C. Bollas, op. cit., p. 42.
- 33 Ver D. W. Winnicott, "Living creatively", in Home is where we start from.
- 34 C. Bollas, Forças do destino: psicanálise do idioma humano, p. 60.
- 35 C. Bollas, op. cit., p. 138-39.
- 36 D.W. Winnicott, Playing and reality, p. 88.
- **37** D.W, Winnicott, *op. cit.*, p. 94.
- **38** C. Bollas, *op. cit.*, p. 73.
- **39** Sobre esse tema, ver D. Gurfinkel, "A clínica do agir", in R.M. Volich, F. Ferraz e M.H. Fernandes (orgs.), *Psicossoma IV: corpo, história, pensamento*.
- 40 Tenho discutido, em diversos trabalhos, uma compreensão da adicção como patologia da transicionalidade (ver, por exemplo, D. Gurfinkel, Adicções: paixão e vício).
- 41 C. Bollas, op. cit., p. 148.
- **42** D. Gurfinkel, "Adicções, dependência e sustentabilidade", *Psicanálise*, v. 25. n. 2.
- 43 Ver D. Gurfinkel, "O uso do objeto no encontro erótico", seção do artigo "O uso Bollas do objeto Winnicott: uma epistemologia transformacional", in E. Cintra (org.), Por que Bollas?.



manifestada na área dos fenômenos transicionais – como no famoso caso do "menino do cordão", ou ao descrever o "fantasiar dissociado". Conforme ele mesmo ressaltou, deve-se atentar menos para o objeto usado, e mais para o uso que se faz do objeto - aliás, esse mote é essencial para compreendermos a essência das adicções e dos objetos-fetiche40. Bollas, ao propor a noção de "objeto alternativo", dá sequência a essa linha de pesquisa: "o objeto alternativo expressa a percepção que a criança tem da extinção da vida transicional, do colapso do espaço potencial, redundando em um movimento conducente à elaboração compensatória de um mundo interior alternativo, bem distante do real"41. Assim, o aprisionamento nesses objetos alternativos constitui precisamente um fado difícil de reverter. Em meu próprio trabalho<sup>42</sup>, procurei apontar como nos ditos "relacionamentos adictivos" predomina uma forma exploratória de uso do objeto, que pode ser entendida justamente como um desvio do uso; tal uso extrativista do objeto indica precisamente uma falha de sustentabilidade.

E, ainda: também a questão da escolha de objeto merece ser aqui revisitada. Penso que a utilização da teoria do "uso do objeto" para se pensar o encontro sexual e amoroso, proposta por Bollas<sup>43</sup>, mesmo que bastante promissora, talvez mereça ser olhada com mais cuidado; ela arrisca-se a induzir a uma polarização simplificadora das forças do destino: de um lado o destino como realização



[para Lacan] o caráter eminentemente narcísico da relação com o outro e a tendência alienante do Eu na sua imagem ideal especular nos levariam a considerar a ideia do encontro como um engodo, uma ilusão imaginária, ou uma "mentira".

"bem-sucedida" do projeto de um verdadeiro self, e de outro o fracasso prenunciado por um fado em negativo. Poder-se-ia aqui crer ser possível um destino purificado do fado, obra de um Eros capaz de neutralizar inteiramente Thanatos? Não haveria aqui, novamente, um risco de idealização romântica?

Como contraponto, vale retomar o aforismo lacaniano de que "não existe relação sexual", que alude, justamente, ao impasse de uma suposta posição narcisista irredutível. O caráter eminentemente narcísico da relação com o outro e a tendência alienante do Eu na sua imagem ideal especular nos levariam a considerar a ideia do encontro como um engodo, uma ilusão imaginária, ou uma "mentira". "A análise demonstra que o amor, em sua essência, é narcísico, e denuncia que a substância do pretenso objetal – papo furado – é de fato o que, no desejo, é resto, isto é, sua causa, e esteio de sua insatisfação, se não de sua impossibilidade"44. Lacan critica a concepção de amor (Eros) como um "fazer um só", pois "o desejo só nos conduz à visada da falha, quando se demonstra que o Um só se aguenta pela essência do significante" (idem).

É evidente que tanto Winnicott quanto Bollas apostam na possibilidade do encontro, o que implica uma reavaliação bastante crítica da concepção do humano baseada em um suposto narcisismo estrutural – e aqui temos um contraste marcante com a posição de Lacan. Mas creio que as advertências deste último são de fato relevantes, e devem ser levadas em conta para se enriquecer o debate. Quando Bollas reintroduz o pulsional implacável na experiência do encontro, creio que esteja buscando reequilibrar a balança, e que tenha nos brindado com uma contribuição realmente significativa: ele ressaltou a abertura potencial que a dialética destruir / sobreviver traz para o trabalho contínuo da (re)invenção na vida sexual e amorosa. No entanto, devido a seu modo de apresentar a questão, ele pode ter exagerado na crença em um projeto de realização do verdadeiro self: a estrutura narcísica do amor limita e assombra constantemente a capacidade de uso do objeto, e os "golpes" do destino – os azares do traumático – por vezes impõem-se como a força demoníaca da compulsão à repetição. Pois, conforme o conhecido mote de Vinicius de Moraes, a vida é a arte do encontro, embora haja tanto desencontro pela vida45.

Assim, penso que, ao ressaltar a implacabilidade da dimensão pulsional na busca do self, Bollas invocou também - talvez inadvertidamente - outras facetas da pulsão: o demoníaco destacado por Freud na compulsão à repetição, o indomável do impulso desenfreado do Isso, o imponderável do jogo do acaso e a fatalidade do efêmero. A escolha de objeto, e toda a vida relacional, talvez sejam um amálgama de destino e fado, à maneira daquela sugerida por Freud de Eros e Thanatos. Poderíamos pensar em termos de fusão e defusão entre fado e destino? Ora, O efêmero e o acaso devem ser inseridos nessa dialética, para além de uma suposta condenação determinista que a ideia de fado faz sugerir. "Aquilo que não pude fazer" (Bollas comenta, por exemplo, seu talento não realizado para a composição musical<sup>46</sup>) e "aquilo que não pude ter" (objetos, conquistas, possessões, realizações) fazem parte do jogo do destino - como nos indica o jogo do I Ching.

Para finalizar, gostaria de assinalar um dos aspectos mais interessantes e promissores do conceito de "pulsão de destino": sua contribuição para a pequena revolução silenciosa que significou a revisão da teoria freudiana do sonho, revolução que se deu a partir do modelo da transicionalidade. Essa revisão, cujo pontapé inicial foi dado

por Winnicott, prosseguiu com Khan, Pontalis, Fédida, Bollas, Kaës e outros<sup>47</sup>. Bollas sugere que o sonho cria parcialmente o objeto de seu *futuro*, pois brinca com a realidade antes que o imaginário se concretize: "o sonho constitui um precedente ficcional da realidade, no qual o idioma do *self* é retratado" <sup>48</sup>. Em meu próprio trabalho <sup>49</sup>, abordei essa relação entre o sonhar e o futuro através do conceito de *projeto*.

Sabemos que nos trabalhos posteriores a Forças do destino Bollas rumou firme em direção à metapsicologia freudiana, especialmente via o modelo do sonho e o método clínico da associação livre. Podemos entrever essa virada em andamento tanto nessas considerações sobre o sonho como configuração do destino futuro, quanto em seu primeiro livro, A sombra do objeto. Neste, uma "nova luz" – a metáfora da alvorada e de um "súbito descobrimento" emprestada do capítulo 3 da Interpretação dos sonhos, assim como a metáfora da sombra / luminosidade do objeto retirada de Luto e melancolia – já se faz presente, como anúncio

nos trabalhos posteriores
a Forças do destino
Bollas rumou firme em
direção à metapsicologia
freudiana, especialmente via
o modelo do sonho e o método
clínico da associação livre

desse futuro<sup>50</sup>. Sugiro que aqui vislumbramos o movimento inicial de um "uso Bollas do objeto Freud"<sup>51</sup>, muito singular e interessante, que irá ganhar corpo nos anos seguintes.

- **44** J. Lacan, *O Seminário livro 20: Mais, ainda,* p. 14.
- **45** Para maior desenvolvimento do tema, ver D. Gurfinkel, "A mítica do encontro amoroso e o trabalho de Eros", in S.L. Alonso, D. Breyton e M.F.M. Albuquerque, *Interlocuções sobre o feminino: na teoria, na clínica e na cultura*.
- 46 C. Bollas, op. cit., p. 142.
- **47** Meu livro *Sonhar, dormir e psicanalisar: viagens ao informe* tem como eixo de abordagem tal revisão histórica na teoria dos sonhos.
- 48 C. Bollas, op. cit., p. 75.
- 49 D. Gurfinkel, op. cit.
- 50 Assinalo esses aspectos em prefácio do referido livro (D. Gurfinkel, "A sombra do objeto: epifania de um pensamento (prefácio à edição brasileira)", in C. Bollas, A sombra do objeto: psicanálise do conhecido não pensado).
- 51 Sugeri compreendermos esse uso, assim como o "uso Bollas do objeto Winnicott" que assinalei em trabalho anterior (D. Gurfinkel, "O uso Bollas do objeto Winnicott: uma epistemologia transformacional", in E. Cintra (org.), *Por que Bollas?*), como próprio da "epistemologia transformacional" característica de Bollas.

#### Referências bibliográficas

- Bollas C. (1987/2015). A sombra do objeto: psicanálise do conhecido não pensado. São Paulo: Escuta.
- . (1989/2021). Forças do destino: psicanálise do idioma humano. São Paulo:
- . (1998). Pulsional impiedoso e receptividade materna (entrevista). Percurso
- (2002/2005). Associação livre. Rio de Janeiro / São Paulo: Relume Dumará / Duetto.
- . (2022). China em mente. São Paulo: Zagodoni.
- Cintra E.M.U. (2022). Onde vivem as pulsões e seus destinos: uma reflexão. In Fulgencio L. e Gurfinkel D. Relações e objeto na psicanálise: ontem e hoje. São Paulo: Blucher.
- Delouya D. (1996). A pulsão "destrutividade" e o "pai" do self. Percurso, n. 17.
- Fordham M. (1972/1995). A tribute to D.W. Winnicott. In Freud, Jung, Klein: the fenceless field - essays on psychoanalysis and analytical psychology. London and New York: Routledge.
- . (1985/2002). Explorations into the self. London and New York: Routledge.
- Freud S. (1915/1981). Los instintos y sus destinos. In Obras completas de Sigmund Freud. Madrid: Biblioteca Nueva, v.2, p. 2039-2052.
- . (1920/1981). Mas alla del principio del placer. In Obras completas de Sigmund Freud. Madrid: Biblioteca Nueva, v.1, p. 2507-2541.
- Gurfinkel D. (2001). Do sonho ao trauma: psicossoma e adicções. São Paulo: Casa do Psicólogo.
- (2008). A clínica do agir. In Volich R.M., Ferraz F.C. e Fernandes M.H. (orgs.), Psicossoma IV: corpo, história, pensamento. São Paulo: Casa do Psicólogo.
- . (2008). A mítica do encontro amoroso e o trabalho de Eros. In Alonso S.I., Breyton D. e Albuquerque M.F.M. (orgs.), Interlocuções sobre o feminino: na teoria, na clínica e na cultura. São Paulo: Escuta.
- (2008). Sonhar, dormir e psicanalisar: viagens ao informe. São Paulo: Escuta / Fapesp.
- . (2011). Adicções: paixão e vício. São Paulo: Casa do Psicólogo.
- . (2015). A sombra do objeto: epifania de um pensamento (prefácio à edição brasileira). In Bollas C., A sombra do objeto: psicanálise do conhecido não pensado. São Paulo: Escuta.
- . (2017). Relações de objeto. São Paulo: Blucher.
- . (2023). Adicções, dependência e sustentabilidade. *Psicanálise* (revista da Sociedade Brasileira de Psicanálise de Porto Alegre), v. 25, n. 2.
- . (2024). Winnicott e Bollas: relações, self e uso do objeto. In Cintra E. (org.) ,Por que Bollas? São Paulo: Zagodoni.
- (2024) O uso Bollas do objeto Winnicott: uma epistemologia transformacional. In Cintra E. (org.), Por que Bollas? São Paulo: Zagodoni.

- Jung C.G. (1909/2013). A importância do pai no destino do indivíduo. In Freud e a psicanálise - vol. 4 de C G. Jung: Obra completa. Petrópolis: Vozes.
- \_. (1928/1982). O Eu e o inconsciente. Petrópolis: Vozes.
- Lacan J. (1972-1973/1982). O Seminário livro 20: Mais, ainda. Rio de Janeiro: Zahar.
- Pontalis J.-B. (1999). 1880 em letras maiúsculas. Percurso, n. 23, p. 5-15.
- Reino L.M.G. (2018). Destino e Daímon na psicanálise. Tese de doutorado. São Paulo: Instituto de Psicologia da USP. Disponível em: < https: //teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47134/tde-13112018-150247/pt-br. php> e <https://teses.usp.br/teses/disponiveis/47/47134/tde-13 112018-150247/publico/guimaraes\_do.pdf>.
- Winnicott D.W. (1950-1955/1992). Aggression in relation to emotional development. In Through paediatrics to psychoanalysis: collected papers. London: Karnac.
- (1958/1990). The capacity to be alone. In The maturational processes and the facilitating environment. London: Karnac.
- (1960/1990). Ego distortion in terms of true and false self. In The maturational processes and the facilitating environment. London: Karnac.
- . (1963/1990). Communicating and not communicating leading to a study of certains opposites. In The maturational processes and the facilitating environment. London: Karnac.
- (1963/1989). D.W.W.'s dream related to reviewing Jung. In Psychoanalytic Explorations. London: Karnac, p. 228-230.
- (1963/1989). Fear of breakdown. In Psychoanalytic Explorations. London: Karnac, p. 87-95.
- . (1969/1989). The use of an object in the context of Moses and monotheism. In Psychoanalytic Explorations. London: Karnak, p. 240-246.
- . (1970/1990). Living creatively. In Home is where we start from. London, Penguin Books.
- . (1970/1989). Individuation. In Psychoanalytic Explorations. London: Karnac, p. 284-288.
- \_\_\_\_. (1971/1996). Playing and reality. London: Routledge.

#### Drive, self and destiny: with Bollas

Abstract The aim of this paper is to discuss the concept of "destiny drive" proposed by C. Bollas. This concept has clinical, existential and theoretical very significant repercussions, and articulates in an organic way the drive model and the object relations thought. According to the reading proposed here, the concept of self is a fundamental intermediate link between the terms drive and destiny.

Keywords drive; destiny; self; Bollas; Winnicott; Jung.

Texto recebido: 02/2025. Aprovado: 04/2025.